CARTA DEL SANTO PADRE LEON XIV

AL PRESBITERIO DE LA ARCHIDIOCESIS DE MADRID

Queridos hijos:

Me alegra poder dirigiros esta carta con ocasién de vuestra
Asamblea Presbiteral y hacerlo desde un sincero deseo de fraternidad y
unidad. Agradezco a vuestro Arzobispo y, de corazén, a cada uno de
vosotros la disponibilidad para reuniros como presbiterio, no sélo para
tratar asuntos comunes, sino para sosteneros mutuamente en la mision
que compartis.

Valoro el compromiso con el que vivis y ejercitais vuestro sacerdocio
en parroquias, servicios y realidades muy diversas; sé que muchas veces
este ministerio se desarrolla en medio del cansancio, de situaciones
complejas y de una entrega silenciosa de la que sélo Dios es testigo.
Precisamente por eso deseo que estas palabras os alcancen como un
gesto de cercania y de aliento, y que este encuentro favorezca un clima
de escucha sincera, de comunion verdadera y de apertura confiada a la
accion del Espiritu Santo, que no deja de obrar en vuestra vida y en
vuestra mision.

El tiempo que vive la Iglesia nos invita a detenernos juntos en una
reflexion serena y honesta. No tanto para quedarnos en diagnésticos
inmediatos o en la gestion de urgencias, sino para aprender a leer con



hondura el momento que nos toca vivir, reconociendo, a la luz de la fe,
los desafios y también las posibilidades que el Sefior abre ante nosotros.
En este camino se vuelve cada vez mas necesario educar la mirada y
gjercitarnos en el discernimiento, de modo que podamos percibir con
mayor claridad lo que Dios ya estda obrando, muchas veces de forma
silenciosa y discreta, en medio de nosotros y de nuestras comunidades.

Esta lectura del presente no puede prescindir del marco cultural y
social en el que hoy se vive y se expresa la fe. En muchos ambientes
constatamos procesos avanzados de secularizacién, una creciente
polarizacién en el discurso publico y la tendencia a reducir la
complejidad de la persona humana, interpretandola desde ideologias o
categorias parciales e insuficientes. En este marco, la fe corre el riesgo
de ser instrumentalizada, banalizada o relegada al ambito de lo
irrelevante, mientras se afianzan formas de convivencia que prescinden
de toda referencia trascendente.

A ello se suma un cambio cultural profundo que no puede
ignorarse: la progresiva desaparicion de referencias comunes. Durante
mucho tiempo, la semilla cristiana encontrd una tierra en buena medida
preparada, porque el lenguaje moral, las grandes preguntas sobre el
sentido de la vida y ciertas nociones fundamentales eran, al menos en
parte, compartidos. Hoy ese sustrato comun se ha debilitado
notablemente. Muchos de los presupuestos conceptuales que durante
siglos facilitaron la transmisién del mensaje cristiano han dejado de ser
evidentes y, en no pocos casos, incluso comprensibles. El Evangelio no
se encuentra sélo con la indiferencia, sino con un horizonte cultural



distinto, en el que las palabras ya no significan lo mismo y donde el
primer anuncio no puede darse por supuesto.

Sin embargo, esta descripcién no agota lo que realmente esta
sucediendo. Estoy convencido —y sé que muchos de vosotros lo percibis
en el gjercicio cotidiano de vuestro ministerio— de que en el corazén de
no pocas personas, especialmente de los jovenes, se abre hoy una
inquietud nueva. La absolutizaciéon del bienestar no ha traido la
felicidad esperada; una libertad desvinculada de la verdad no ha
generado la plenitud prometida; y el progreso material, por si solo, no
ha logrado colmar el deseo profundo del corazén humano.

En efecto, las propuestas dominantes, junto con determinadas
lecturas hermenéuticas y filosoficas con las que se ha querido
interpretar el destino del hombre, lejos de ofrecer una respuesta
suficiente, han dejado con frecuencia una mayor sensacién de hartazgo
y vacio. Precisamente por ello, constatamos que muchas personas
comienzan a abrirse a una busqueda mas honesta y auténtica, una
busqueda que, acompafiada con paciencia y respeto, las esta
conduciendo de nuevo al encuentro con Cristo. Esto nos recuerda que
para el sacerdote no es momento de repliegue ni de resignacién, sino de
presencia fiel y de disponibilidad generosa. Todo ello nace del
reconocimiento de que la iniciativa es siempre del Sefior, que ya esta
obrando y nos precede con su gracia.

Se va perfilando asi qué tipo de sacerdotes necesita Madrid —y la
Iglesia entera— en este tiempo. Ciertamente no hombres definidos por
la multiplicacién de tareas o por la presiéon de los resultados, sino
varones configurados con Cristo, capaces de sostener su ministerio



desde una relacién viva con El, nutrida por la Eucaristia y expresada en
una caridad pastoral marcada por el don sincero de si. No se trata de
inventar modelos nuevos ni de redefinir la identidad que hemos recibido,
sino de volver a proponer, con renovada intensidad, el sacerdocio en su
nucleo mas auténtico —ser alter Christus—, dejando que sea El quien
configure nuestra vida, unifique nuestro corazén y dé forma a un
ministerio vivido desde la intimidad con Dios, la entrega fiel a la Iglesia
y €l servicio concreto a las personas que nos han sido confiadas.

Queridos hijos, permitidme que hoy os hable del sacerdocio
sirviéndome de una imagen que conocéis bien: vuestra Catedral. No
para describir un edificio, sino para aprender de él. Porque las
catedrales —como cualquier lugar sagrado— existen, como el
sacerdocio, para conducir al encuentro con Dios y la reconciliacién con
nuestros hermanos, y sus elementos encierran una leccién para nuestra
vida y ministerio.

Al contemplar su fachada aprendemos ya algo esencial. Es lo
primero que se ve, y, sin embargo, no lo dice todo: indica, sugiere, invita.
Asi también el sacerdote no vive para exhibirse, pero tampoco para
esconderse. Su vida esté llamada a ser visible, coherente y reconocible,
aun cuando no siempre sea comprendida. La fachada no existe para si
misma: conduce al interior. Del mismo modo, el sacerdote no es nunca
fin en si mismo. Toda su vida estd llamada a remitir a Dios y a
acompanar el paso hacia el Misterio, sin usurpar su lugar.

Al llegar al umbral comprendemos Que no conviene que todo entre
en el interior, pues es espacio sagrado. El umbral marca un paso, una
separacién necesaria. Antes de entrar, algo queda fuera. También el



sacerdocio se vive asi: estando en el mundo, pero sin ser del mundo (cf.
Jn 17,14). En este cruce se sittian el celibato, la pobreza y la obediencia;
no como negacion de la vida, sino como la forma concreta que permite
al sacerdote pertenecer enteramente a Dios sin dejar de caminar entre
los hombres.

La catedral es también un hogar comtin, donde todos tienen lugar.
Asi esta llamada a ser la Iglesia, especialmente para con sus sacerdotes:
una casa que acoge, que protege y que no abandona. Y asi ha de vivirse
la fraternidad presbiteral; como la experiencia concreta de saberse en
casa, responsables unos de otros, atentos a la vida del hermano y
dispuestos a sostenernos mutuamente. Hijos mios, nadie deberia
sentirse expuesto o solo en el gjercicio del ministerio: jresistid juntos al
individualismo que empobrece el corazén y debilita la misién!

Al recorrer el templo, advertimos que todo descansa sobre las
columnas que sostienen el conjunto. La Iglesia ha visto en ellas la
imagen de los Apéstoles (cf. Ef 2,20). Tampoco la vida sacerdotal se
sostiene por si misma, sino en el testimonio apostélico recibido y
transmitido en la Tradicién viva de la Iglesia, y custodiado por el
Magisterio (cf. I Co 11,2; 2 Tm 1,13-14). Cuando el sacerdote permanece
anclado en este fundamento, evita edificar sobre la arena de
interpretaciones parciales o acentos circunstanciales, y se apoya en la
roca firme que lo precede y lo supera (cf. Mt 7,24-27).

Antes de llegar al presbiterio, la catedral nos muestra lugares
discretos pero fundamentales: en la pila bautismal nace el Pueblo de
Dios; en el confesionario es continuamente regenerado. En los
sacramentos, la gracia se revela como la fuerza maés real y eficaz del



ministerio sacerdotal. Por eso, queridos hijos, celebrad los sacramentos
con dignidad y fe, siendo conscientes de que lo que en ellos se produce
es la verdadera fuerza que edifica la Iglesia y que son el fin Gltimo al que
se ordena todo nuestro ministerio. Pero no olvidéis que vosotros no sois
la fuente, sino el cauce, y que también necesitais beber de esa agua. Por
eso, no dejéis de confesaros, de volver siempre a la misericordia que
anunciais. )

Junto al espacio central se abren capillas diversas. Cada una tiene
su historia, su advocacién. A pesar de ser distintas en arte y
composicion, todas comparten una misma orientacién; ninguna esta
girada hacia si misma, ninguna rompe la armonia del conjunto. Asi
sucede también en la Iglesia con los distintos carismas y
espiritualidades mediante los cuales el Sefior enriquece y sostiene
vuestra vocacion. Cada uno recibe una forma particular de expresar la
fe y de nutrir la interioridad, pero todos permanecen orientados hacia el
mismo centro.

Miremos el centro de todo, hijos mios: aqui se revela qué da sentido
a lo que hacéis cada dia y de dénde brota vuestro ministerio. En el altar,
por vuestras manos, se actualiza el sacrificio de Cristo en la mas alta
accion confiada a manos humanas; en el sagrario, permanece Aquel que
habéis ofrecido, confiado de nuevo a vuestro cuidado. Sed adoradores,
hombres de profunda oracién y ensefiad a vuestro pueblo a hacer lo
mismo.

Al término de este recorrido, para ser los sacerdotes que la Iglesia
necesita hoy, os dejo el mismo consejo de vuestro santo compatriota,
san Juan de Avila: «Sed vosotros todo suyo» (Sermén 57). jSed santos!



Os encomiendo a Santa Maria de la Almudena y, con el corazén lleno de
gratitud, os imparto la Bendicién Apostélica, que extiendo a cuantos
estan confiados a vuestro cuidado pastoral.

Vaticano, 28 de enero de 2026. Memoria de santo Tomas de Aquino,
presbitero y doctor de la Iglesia:

Lo 7RG



